Christophe THIERRY

L’ORIENT DANS LE
STRAGBBURGER ALEXANDER

Fin du xie-début du xiie siecle

Littérature chevaleresque
et perfectionnement spirituel

PARIS
HONORE CHAMPION EDITEUR
2026

www.honorechampion.com



INTRODUCTION

Echapper au mimétisme, étant donné ce qu’est
devenue son emprise croissante, est le propre des
génies et des saints. Se situerait ainsi dans 1’ordre de
la charité celui qui serait passé de la tentation héroique
a la sainteté [...].

René Girard, Achever Clausewitz,
Carnets Nord 2007

IDEE GENERALE

Les développements qui suivent sont une contribution a la
Quellenforschung. La perspective, moins littéraire que théologique,
n’exclut en aucun cas d’autres approches, qu’il a été impossible de
prendre en compte quand elles n’avaient pas un rapport direct avec notre
propos. Ces développements portent sur I’un des premiers textes alle-
mands entiérement consacrés a la figure du conquérant macédonien.
Le Strafiburger Alexander sera suivi, au milieu et a la fin du xi® siécle,
par les récits de Rudolf von Ems et d’Ulrich von Etzenbach, puis par
d’autres jusqu’au début de I’époque moderne — tant il est vrai que le
personnage d’Alexandre, notamment a travers les différentes versions
du fameux Roman d’Alexandre du Pseudo-Callisthéne — suscitera, dans
toutes les régions d’Europe, un intérét sans cesse renouvelé. Ce «récit
d’Antiquité » (« Antikenroman », pour reprendre le terme actuellement
utilisé dans la recherche allemande) a été élaboré en plusieurs étapes. 11 fait
partie d’un groupe de textes relevant de la littérature dite « d’adaptation»:
a partir de 1150 environ, diverses ceuvres narratives francaises (Roman
d’Eneas, Erec et Enide, Yvain, Perceval, romans de Tristan, Roman de
Troie notamment) trouvent un lectorat ou un auditoire en terre d’Empire,
dans un contexte de réception qui semble avoir été un peu différent de celui



12 INTRODUCTION

du domaine d’oil et du domaine franco-provencal, avec notamment un
degré d’alphabétisation moindre dans la noblesse ; ces textes sont réécrits
par des clercs ou par des chevaliers dont certains travaillent pour le compte
de puissants mécénes. Parmi les modalités de ce processus d’adaptation
«créative », comme 1’a appelé Danielle Buschinger, qui est caractéristique
de I’aire germanique a la fin du xu® et au début du xue siecle, le poids
de I’exégese et I’'importance des références bibliques ont été identifiés
depuis longtemps.

En lisant avec soin le Strafsburger Alexander, nous avons cru pouvoir
constater que le récit y dessinait un chemin de perfectionnement inspiré
de la pensée théologique du temps. Aussi a-t-il semblé possible, et poten-
tiellement fructueux, de calquer les trois parties du travail sur les trois
volets de ce que nous appellerons ici, par commodité, la Triplex via:
purgatio, illuminatio, unio (ou perfectio), un parcours ordonné menant
de la convoitise a la sagesse!, dont nous nous proposons de voir s’il
peut expliquer la structure bien particuliére des «aventures orientales »
du Strafburger Alexander. Parmi les auteurs chrétiens, saint Augustin,
par exemple dans le chapitre 33 du traité sur La Grandeur de I’dme?, le
pseudo-Denys 1’ Aréopagite dans la Hiérarchie céleste et la Hiérarchie
ecclesiastique, et Grégoire le Grand dans les Morales sur Job, posent les
bases de ce schéma de progression. Alors que chez le pseudo-Denys, les
trois termes «ne désignent pas les voies d’un itinéraire spirituel, mais [...]
des activités ou des acquisitions relatives a un “ordre” angélique ou ecclé-
sial®», chez saint Augustin, il s’agit des degrés 4, 5 et 6 d’une progression
qui en compte sept: I’évéque d’Hippone distingue le premier, dans cette
ascension, une phase de purification, une phase illuminative et une phase
unitive*. Le septiéme degré n’est pas vraiment un degré mais, selon saint

' Pour une présentation synthétique des « trois voies », voir Solignac 1994. Kurt Ruh
(1957, p. 7) fournit au sujet de la Triplex via les références suivantes : « Thomas v. Aquin,
Su. Theol. II, 11, q. 24, a. 9, q. 183, a. 4, Richard v. St. Viktor, Benjamin maior 1. 3, c.
11». Kurt Ruh a tenté d’appliquer le schéma de la Triplex via a la Quéte du saint Graal
(Ruh 1984, p. 294-295).

2 La Grandeur de l’dme | De quantitae animae, éd.-trad. de Labriolle (BA 5),
p- 378-383 (chapitre 33, § 73-75). Le chapitre 33 du De quantitae animae est consacré
aux «sept degrés de la puissance de I’ame ».

3 Solignac 1994, col. 1205.

4 Portali¢ 1937, col. 2442 : «[...] ¢’est Augustin qui, infusant une séve chrétienne dans
les théories néoplatoniciennes sur la purification de 1’ame, a introduit, avant le Pseudo-
Aréopagite, dans I’ascétisme occidental tout un ensemble d’images et de formules dont vit



INTRODUCTION 13

Augustin, le «séjour» ou conduisent les degrés, en d’autres termes la
Vision (De quantitate animae, § 76), idée que nous retrouvons dans le
dernier vers du Strafpburger Alexander. Au quatriéme degré commence la
vertu, qui permet a I’humain de se distinguer des animaux et des méchants:
c’est a ce stade de son évolution vers le Bien que 1’ame comprend la
différence entre les biens du monde et sa propre grandeur, commence a
se purifier de son attachement au monde et a reconnaitre I’autorité des
sages. Ce stade du perfectionnement consiste essentiellement en «une
grande et pénible lutte contre les tracas et les séductions de ce monde’ ».
Lors de la premicre phase donc, I’ame se débarrasse des obstacles que
le monde matériel Iui a opposés dans son cheminement vers Dieu. Selon
les Platoniciens dont s’inspire saint Augustin, la « purification » consistait
a séparer 1’ame de tout ce qui relevait du corps et de la maticre; I’ame
travaille patiemment «a se nettoyer de ses souillures ». Il s’agit donc, dans
I’esprit de I’évéque d’Hippone, de se détacher de tout ce qui est périssable,
afin de permettre a I’ame de se tourner vers le seul bien digne d’amour®.
L’ame doit pour cela lutter contre les trois formes de concupiscence qui
la rendent esclave. De ces trois concupiscences, saint Augustin trouve la
définition en / Jean 2,167 convoitise de la chair, convoitise des yeux,
et confiance orgueilleuse dans les biens de ce monde (« concupiscentia
carnis et concupiscentia oculorum [...] et superbia vitae®»). Le quatriéme
degré de I’ascension est en outre caractérisé par la crainte de la mort;
mais & mesure que le sujet acquiert la conviction que tout est gouverné
par la Providence divine et qu’il se tourne vers la justice « qui soutient
et gouverne’» I’univers, la crainte diminue. Elle disparait, en théorie, au
cinquieme degré de la progression: comprenant combien elle est grande,
et s’ouvrant a la confiance, I’ame court vers Dieu, ¢’est-a-dire «vers la

encore notre litterature ascétique. Ainsi, la mystique lui doit de distinguer, dans 1’ascension
de notre ame vers Dieu, trois grandes étapes que 1’on a appelées voies ou vies purgative,
illuminative, unitive.»

5 «In hoc tam praeclaro actu animae inest adhuc labor, et contra hujus mundi moles-
tias atque blanditias magnus acerrimusque conflictus» («Dans ce comportement si beau
de I’ame, I’effort se fait sentir encore, — une grande et pénible lutte contre les tracas et
les séductions de ce monde»); La Grandeur de [’dme, éd.-trad. de Labriolle, chap. 33,
§ 73, p. 378-379 (BA 5).

¢ Ibid., col. 2442.

7 Nadeau 2001, p. 21.

8 Biblia sacra vulgata, editio quinta, éd. R. Weber et R. Gryson, Deutsche
Bibelgesellschaft, Stuttgart 2007.

° La Grandeur de l’ame, trad. de Labriolle, chap. 33, § 73, p. 381 (BA 5).



