
Christophe THIERRY

L’ORIENT DANS LE  
STRA    BURGER ALEXANDER 

 
Fin du XIIe-début du XIIIe siècle 

Littérature chevaleresque  
et perfectionnement spirituel

PARIS 
HONORÉ CHAMPION ÉDITEUR 

2026 

www.honorechampion.com

nbma_131_titres.qxp_rm_000_titres.qxd  27.11.25  07:14  Page 5



Introduction

Échapper au mimétisme, étant donné ce qu’est 
devenue son emprise croissante, est le propre des 
génies et des saints. Se situerait ainsi dans l’ordre de 
la charité celui qui serait passé de la tentation héroïque 
à la sainteté […].

René Girard, Achever Clausewitz,
Carnets Nord 2007

Idée générale

Les développements qui suivent sont une contribution à la 
Quellenforschung. La perspective, moins littéraire que théologique, 
n’exclut en aucun cas d’autres approches, qu’il a été impossible de 
prendre en compte quand elles n’avaient pas un rapport direct avec notre 
propos. Ces développements portent sur l’un des premiers textes alle-
mands entièrement consacrés à la figure du conquérant macédonien. 
Le Straßburger Alexander sera suivi, au milieu et à la fin du xiiie siècle, 
par les récits de Rudolf von Ems et d’Ulrich von Etzenbach, puis par 
d’autres jusqu’au début de l’époque moderne – tant il est vrai que le 
personnage d’Alexandre, notamment à travers les différentes versions 
du fameux Roman d’Alexandre du Pseudo-Callisthène – suscitera, dans 
toutes les régions d’Europe, un intérêt sans cesse renouvelé. Ce « récit 
d’Antiquité » (« Antikenroman », pour reprendre le terme actuellement 
utilisé dans la recherche allemande) a été élaboré en plusieurs étapes. Il fait 
partie d’un groupe de textes relevant de la littérature dite « d’adaptation » : 
à partir de 1150 environ, diverses œuvres narratives françaises (Roman 
d’Eneas, Érec et Énide, Yvain, Perceval, romans de Tristan, Roman de 
Troie notamment) trouvent un lectorat ou un auditoire en terre d’Empire, 
dans un contexte de réception qui semble avoir été un peu différent de celui 

NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   11NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   11 01/08/2025   10:4501/08/2025   10:45



12 Introduction

du domaine d’oïl et du domaine franco-provençal, avec notamment un 
degré d’alphabétisation moindre dans la noblesse ; ces textes sont réécrits 
par des clercs ou par des chevaliers dont certains travaillent pour le compte 
de puissants mécènes. Parmi les modalités de ce processus d’adaptation 
« créative », comme l’a appelé Danielle Buschinger, qui est caractéristique 
de l’aire germanique à la fin du xiie et au début du xiiie siècle, le poids 
de l’exégèse et l’importance des références bibliques ont été identifiés 
depuis longtemps.

En lisant avec soin le Straßburger Alexander, nous avons cru pouvoir 
constater que le récit y dessinait un chemin de perfectionnement inspiré 
de la pensée théologique du temps. Aussi a-t-il semblé possible, et poten-
tiellement fructueux, de calquer les trois parties du travail sur les trois 
volets de ce que nous appellerons ici, par commodité, la Triplex via : 
purgatio, illuminatio, unio (ou perfectio), un parcours ordonné menant 
de la convoitise à la sagesse1, dont nous nous proposons de voir s’il 
peut expliquer la structure bien particulière des « aventures orientales » 
du Straßburger Alexander. Parmi les auteurs chrétiens, saint Augustin, 
par exemple dans le chapitre 33 du traité sur La Grandeur de l’âme2, le 
pseudo-Denys l’Aréopagite dans la Hiérarchie céleste et la Hiérarchie 
ecclésiastique, et Grégoire le Grand dans les Morales sur Job, posent les 
bases de ce schéma de progression. Alors que chez le pseudo-Denys, les 
trois termes « ne désignent pas les voies d’un itinéraire spirituel, mais […] 
des activités ou des acquisitions relatives à un “ordre” angélique ou ecclé-
sial3 », chez saint Augustin, il s’agit des degrés 4, 5 et 6 d’une progression 
qui en compte sept : l’évêque d’Hippone distingue le premier, dans cette 
ascension, une phase de purification, une phase illuminative et une phase 
unitive4. Le septième degré n’est pas vraiment un degré mais, selon saint 

1  Pour une présentation synthétique des « trois voies », voir Solignac 1994. Kurt Ruh 
(1957, p. 7) fournit au sujet de la Triplex via les références suivantes : « Thomas v. Aquin, 
Su. Theol. II, II, q. 24, a. 9 ; q. 183, a. 4 ; Richard v. St. Viktor, Benjamin maior 1. 3, c. 
11 ». Kurt Ruh a tenté d’appliquer le schéma de la Triplex via à la Quête du saint Graal 
(Ruh 1984, p. 294‑295).

2  La Grandeur de l’âme / De quantitae animae, éd.-trad. de Labriolle (BA 5), 
p. 378‑383 (chapitre 33, § 73‑75). Le chapitre 33 du De quantitae animae est consacré 
aux « sept degrés de la puissance de l’âme ».

3  Solignac 1994, col. 1205.
4  Portalié 1937, col. 2442 : « […] c’est Augustin qui, infusant une sève chrétienne dans 

les théories néoplatoniciennes sur la purification de l’âme, a introduit, avant le Pseudo-
Aréopagite, dans l’ascétisme occidental tout un ensemble d’images et de formules dont vit 

NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   12NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   12 01/08/2025   10:4501/08/2025   10:45



13Introduction

Augustin, le « séjour » où conduisent les degrés, en d’autres termes la 
Vision (De quantitate animae, § 76), idée que nous retrouvons dans le 
dernier vers du Straßburger Alexander. Au quatrième degré commence la 
vertu, qui permet à l’humain de se distinguer des animaux et des méchants : 
c’est à ce stade de son évolution vers le Bien que l’âme comprend la 
différence entre les biens du monde et sa propre grandeur, commence à 
se purifier de son attachement au monde et à reconnaître l’autorité des 
sages. Ce stade du perfectionnement consiste essentiellement en « une 
grande et pénible lutte contre les tracas et les séductions de ce monde5 ». 
Lors de la première phase donc, l’âme se débarrasse des obstacles que 
le monde matériel lui a opposés dans son cheminement vers Dieu. Selon 
les Platoniciens dont s’inspire saint Augustin, la « purification » consistait 
à séparer l’âme de tout ce qui relevait du corps et de la matière ; l’âme 
travaille patiemment « à se nettoyer de ses souillures ». Il s’agit donc, dans 
l’esprit de l’évêque d’Hippone, de se détacher de tout ce qui est périssable, 
afin de permettre à l’âme de se tourner vers le seul bien digne d’amour6. 
L’âme doit pour cela lutter contre les trois formes de concupiscence qui 
la rendent esclave. De ces trois concupiscences, saint Augustin trouve la 
définition en 1 Jean 2,167 : convoitise de la chair, convoitise des yeux, 
et confiance orgueilleuse dans les biens de ce monde (« concupiscentia 
carnis et concupiscentia oculorum […] et superbia vitae8 »). Le quatrième 
degré de l’ascension est en outre caractérisé par la crainte de la mort ; 
mais à mesure que le sujet acquiert la conviction que tout est gouverné 
par la Providence divine et qu’il se tourne vers la justice « qui soutient 
et gouverne9 » l’univers, la crainte diminue. Elle disparaît, en théorie, au 
cinquième degré de la progression : comprenant combien elle est grande, 
et s’ouvrant à la confiance, l’âme court vers Dieu, c’est-à-dire « vers la 

encore notre litterature ascétique. Ainsi, la mystique lui doit de distinguer, dans l’ascension 
de notre âme vers Dieu, trois grandes étapes que l’on a appelées voies ou vies purgative, 
illuminative, unitive. »

5  « In hoc tam praeclaro actu animae inest adhuc labor, et contra hujus mundi moles-
tias atque blanditias magnus acerrimusque conflictus » (« Dans ce comportement si beau 
de l’âme, l’effort se fait sentir encore, – une grande et pénible lutte contre les tracas et 
les séductions de ce monde ») ; La Grandeur de l’âme, éd.-trad. de Labriolle, chap. 33, 
§ 73, p. 378‑379 (BA 5).

6  Ibid., col. 2442.
7  Nadeau 2001, p. 21.
8  Biblia sacra vulgata, editio quinta, éd. R.  Weber et R.  Gryson, Deutsche 

Bibelgesellschaft, Stuttgart 2007.
9  La Grandeur de l’âme, trad. de Labriolle, chap. 33, § 73, p. 381 (BA 5).

NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   13NBMA_131_THIERRY_BAT.indd   13 01/08/2025   10:4501/08/2025   10:45


