
Jingjing YANG

LA CO-CONSTRUCTION  
DES IDENTITÉS PLURIELLES  

CHEZ TCHENG KI-TONG,  
FRANÇOIS CHENG  

ET DAI SIJIE

PARIS 
HONORÉ CHAMPION ÉDITEUR 

2026 

www.honorechampion.com

fran_19_titres.qxp_rp_13_titres.qxd  02.12.25  08:26  Page 5



INTRODUCTION 

Je desire singulierement qu’on nous juge chacun à part soy, 
et qu’on ne me tire en consequence des communs exemples.  

                                            Montaigne, Essais, Livre I, Chapitre XXXVII 

NOUS ET L’AUTRE À L’ÉPOQUE POSTCOLONIALE 

Dans la préface à la traduction française de L’Orientalisme, Tzvetan 
Todorov dit que «  L’Orientalisme raconte un chapitre des destins croisés du 
Pouvoir et du Savoir  » et que «  la connaissance permet toujours à celui qui la 
détient la manipulation de l’autre1  ». La connaissance devient ainsi un pouvoir 
qui contribue à une soumission d’autrui – celui qui observe, comprend, 
représente l’Autre avec ses propres critères, le transforme en un objet 
d’études silencieux. Le fait d’être privé de voix semble constituer un argu-
ment puissant en faveur du manque de capacité de l’Autre à se représenter. 
Mais c’est cette privation de parole qui cause le silence – donc la servitude. 

L’Orient, en tant que notion à la fois géographique, culturelle et poli-
tique, propose sans doute la première et la plus importante figure de l’Autre 
à son rival, l’Occident  : «  l’Orient n’est pas seulement le voisin immédiat 
de l’Europe, il est aussi la région où l’Europe a créé les plus vastes, les plus 
riches et les plus anciennes de ses colonies, la source de ses civilisations et 
de ses langues, il est son rival culturel et il lui fournit l’une des images de 
l’Autre qui s’impriment le plus profondément en lui2.  » Quoi qu’il en soit, 
Edward W. Saïd conteste fermement l’existence d’un Orient ontologique, 
étant donné que, d’après lui, l’Orient n’est qu’une invention créée par la 
discipline appelée l’orientalisme au sens le plus large qui véhicule un 
discours tout à la fois raciste et colonialiste. Saïd distingue trois significa-
tions du mot «  Orient  »  : premièrement, une notion géographique basée sur 
les activités de découverte du monde par l’Occident  ; deuxièmement, une 
notion culturelle de l’Orient imaginé comme l’Autre absolu de l’Occident  ; 
et troisièmement, une notion politique et historique fondée sur des discours 

1 Tzvetan Todorov, «  Préface  », dans Edward W. Said, L’Orientalisme  : L’Orient créé 
par l’Occident [1978], trad. Catherine Malamoud, Paris, Seuil, 2015, p. 23.

2 Edward W. Said, L’Orientalisme  : L’Orient créé par l’Occident, op. cit., p. 30.

INTRODUCTION

FRAN_19_identites_yang.qxp_MB_base_155x235  03.12.25  17:56  Page 9



coloniaux et racistes. Nous voyons donc dans L’Orientalisme l’émergence 
des figures de l’Autre qui s’accompagnent de l’évolution de l’orientalisme 
allant du savoir d’érudition au pouvoir politique. 

C’est à partir de 1798, l’année de l’invasion de l’Égypte par Napoléon 
Bonaparte, que l’orientalisme moderne voit le jour et se répand dans la 
société  ; au XIXe siècle, l’Orient devient un lieu de pèlerinage mobilisant 
les écrivains, les voyageurs, les historiens. Parallèlement, la sphère de 
l’Orient comme une notion géographique ne se borne plus aux pays isla-
miques (comme au Moyen Âge) ainsi qu’à l’Inde (avec le travail de sir 
William Jones), du fait des activités continues de l’exploration. Saïd se 
rend compte des changements dans la portée de «  l’Orient  » au sens 
géographique, c’est-à-dire que pour l’Amérique qui prend le relais de la 
France et de l’Angleterre depuis la Seconde Guerre mondiale, l’Orient 
renvoie plutôt à la région de l’Extrême-Orient  : 

Une conscience nouvelle de l’Orient, de la Chine à la Méditerranée, due 
en partie à la découverte et à la traduction de textes orientaux, sanscrits, 
zends ou arabes, mais aussi à une perception nouvelle de la relation entre 
l’Orient et l’Occident3. 

Plus qu’un concept géographique, l’Orient est considéré davantage 
comme un objet d’études construit, une différence culturelle présumée, 
voire une altérité absolue par rapport à l’Occident  ; jusqu’à l’époque colo-
niale et postcoloniale, il devient par excellence synonyme de colonies 
inférieures. Les orientalistes tentent de fonder une typologie scientifique 
résultant d’une réduction, d’une simplification et d’une abstraction de 
l’Autre. L’auteur de L’Orientalisme, quant à lui, essaie de révéler ce 
danger du discours selon lequel l’Orient devrait exister pour l’Occident  : 

Dans le système de connaissances sur l’Orient, celui-ci est moins un lieu 
au sens géographique qu’un topos, un ensemble de références, un amas de 
caractéristiques qui semble avoir son origine dans une citation ou un frag-
ment de texte, ou un passage de l’œuvre de quelqu’un sur l’Orient, ou 
quelque morceau d’imagination plus ancien, ou un amalgame de tout cela4.  

Collectivité culturelle inventée à travers les textes et les passages des 
œuvres, l’Orient fournit l’image de ce qu’il «  devrait être  », en comparaison 
de celle de l’Occident. De ce fait, l’Orient est déraisonnable, barbare, 
inférieur, différent dans la mesure où l’Occident est raisonnable, 
civilisé, supérieur et normal. Celui qui soutient cette formule admet en 

3 Ibid., p. 92.
4 Ibid., p. 310  ; souligné par l’auteur.

10                                                                                             INTRODUCTION

FRAN_19_identites_yang.qxp_MB_base_155x235  03.12.25  17:56  Page 10



même temps que, premièrement, les figures de l’Orient sont absolument 
opposées à celles de l’Occident, c’est-à-dire qu’il existe une opposition 
binaire divisant le monde en deux parties, barbare et civilisé, esclave et 
maître, inférieur et supérieur  ; deuxièmement, et c’est sans doute ce qui 
compte le plus, l’Orient revêt une essence originelle et immobile.  

Le fait est que nous affirmons une réduction lorsque nous disons la 
formule  : «  l’Orient est…  » Le verbe «  est  » implique un jugement réduit, 
même violent, de l’objet observé, et c’est précisément ainsi que les orien-
talistes (écrivains, voyageurs, mais aussi linguistes, anthropologues, etc.,) 
conçoivent les figures de l’Autre. Frantz Fanon critique sévèrement cette 
formule, car elle impose une figure amoindrie et arbitraire à toute collec-
tivité (réelle ou imaginaire) en réduisant et même en ignorant sa dimen-
sion plurielle de l’ensemble. «  Pour nous, dit-il, celui qui adore les nègres 
est aussi “malade” que celui qui les exècre  », dans le sens où «  le Noir 
n’est pas plus aimable que le Tchèque, et véritablement il s’agit de lâcher 
l’homme5.  » Parallèlement, Todorov soutient une opinion analogue dans 
la préface de L’Orientalisme  : «  “l’Arabe est paresseux” est un énoncé 
raciste, mais “l’Arabe est travailleur” l’est presque tout autant6.  » Ce qui 
compte le plus est d’éviter de parler de race ou de culture d’une manière 
qui simplifie l’Autre et lui impose une essence imaginaire. 

L’autre trait marquant des recherches orientalistes est leur goût pour 
«  une grandeur passée, classique de l’Orient, qui était perdue7  ». Ayant 
l’intention de figer l’Orient dans un âge d’or, cette forme de primitivisme, 
qui se mélange souvent avec l’exotisme, renforce l’immobilité des figures 
orientales. Une essence originelle supposée, sans tenir compte d’aucune 
mutation éventuelle, annonce la négation d’un monde en devenir. En tant 
qu’Autre qui existe pour l’Occident, l’Orient est un champ fermé sur 
lequel ni l’expansion de la région de l’Orient, ni le déroulement du temps 
n’exercent une influence. En un mot, l’orientalisme «  considère l’Orient 
comme quelque chose dont l’existence non seulement se déploie pour 
l’Occident, mais aussi se fixe pour lui dans le temps et dans l’espace8  ». 

En 1978, Edward W. Saïd nous révèle à l’époque postcoloniale 
comment l’orientalisme, qui implique les discours politiques, les institu-
tions intellectuelles et les mass médias, construit une relation dualiste 
(fondée sur des oppositions du type dominateur/dominé, civilisé/barbare, 

5 Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs [1952], Paris, Seuil, 2015, p. 9.
6 Tzvetan Todorov, «  Préface  » dans L’Orientalisme  : L’Orient créé par l’Occident, 

op. cit., p. 24.
7 Edward W. Said, L’Orientalisme  : L’Orient créé par l’Occident, op. cit., p. 151.
8 Ibid., p. 198.

INTRODUCTION                                                                                                                 11

FRAN_19_identites_yang.qxp_MB_base_155x235  03.12.25  17:56  Page 11




